ThPQ 169 (2021), 413-417

413

Das aktuelle
theologische Buch

# Knapp, Markus / Gruber, Franz (Hg.): Wis-
sen und Glauben. Theologische Reaktionen
auf das Werk von Jirgen Habermas ,Auch
eine Geschichte der Philosophie”. Mit einer
Replik von Jurgen Habermas. Herder Ver-
lag, Freiburg i.Br.—Basel-Wien 2021. (254)
Geb. Euro 32,00 (D, A) / CHF 35,00. ISBN
978-3-451-83891-0.

Bereits der an J. G. Herder gemahnende Titel
lasst es erahnen: ,,Auch eine Geschichte der
Philosophie®, das jiingst erschienene monu-
mentale Alterswerk von Jiirgen Habermas,'
intendiert keine doxographische Uberblicks-
darstellung iiber ,Leben und Meinungen be-
rithmter Philosophen’; Historiografie betreibt
Habermas hier hochstens - ,,auch® Denn die
Auswahl und Anordnung der dort behandelten
Autoren, in der sich eine immense Bandbreite
und stupende Gelehrsamkeit spiegelt, dient
insbesondere der Frage nach der Standort-
bestimmung und Moglichkeit von Philosophie
heute. Damit vollzieht Habermas an der euro-
péischen Denkgeschichte, was er fiir eine ge-
lungene gegenwirtige philosophische Reflexion
theoretisch einfordert: Gefragt ist keine objekti-
vierende Beschreibung dessen, was ist und was
war, sondern eine Selbstverstindigung in Aus-
einandersetzung mit philosophischen Wissens-
formationen der Vergangenheit.

Mit dem ganzen Recht der Gegenwart setzt
Habermas dabei, ganz wie einst Hegel, eine
totalisierende Perspektive: Habermas’ eigenes,
von ihm so genanntes ,nachmetaphysisches
Denken’ wird zur Richtschnur der Darstellung.
Und dies hat auch seinen Grund: Keine noch
so edle Abstammung eines philosophischen
Gedankens verbiirgt erst einmal dessen Kon-
sistenz und Zukunftsfahigkeit. Deswegen kann
sich auch ein nachmetaphysisches Denken
nicht unbesehen unter den Schutzschirm einer
bestimmten Denktradition stellen, sondern

Franz Gruber/Markus Knapp (Hg.)

Wissen
und Glauben

Theologische Reaktionen auf
das Werk von Jirgen Habermas
.Auch eine Geschichte der
Philosophie”

Mit einer
Replik von
Jiirgen Habermas

HERDER

setzt sich bewusst mehrfachen Spannungen
aus: zur Denkgeschichte, zu bestimmten phi-
losophischen Positionen der Gegenwart und
nicht zuletzt zu auflerphilosophischen Gegen-
gewichten, an denen sich jene Denkgeschichte
abgearbeitet hat.

Bei Letzterem denkt Habermas vor allem
an das Christentum, mit dem sich die abend-
lindische Philosophie in einer derart langen
und wechselvollen Geschichte - in Phasen der
Attraktion sowie der Repulsion - verbunden
weif3, dass ein handstreichartiger Ausstieg aus
diesem Szenario fir beide Seiten gravierende
Folgen hitte. Das Verhiltnis von Philosophie
und Christentum, von Wissen und Glauben, ist
vielmehr alles andere als eindeutig auf Trenn-
schiarfe angelegt. Habermas nachmetaphysi-
sches Denken versteht sich daher als Resultat
eines prononcierten Denkfortschrittes, der sich

Jiirgen Habermas, Auch eine Geschichte der Philosophie. Band 1: Die okzidentale Konstellation

von Glauben und Wissen; Band 2: Verniinftige Freiheit. Spuren des Diskurses iiber Glauben
und Wissen, Frankfurt am Main 2019. Mittlerweile liegt das Werk in der vierten Auflage vor. Im

Folgenden zitiert als AGPh.



414

Das aktuelle theologische Buch

allerdings durchaus bewusst hilt, wovon er sich
emanzipiert hat.

Angesichts der Struktur dieser Philoso-
phiegeschichte, die weitaus mehr ist als blof}
eine solche, sind die produktiven Rezeptions-
linien damit im Prinzip vorgezeichnet. Zum ei-
nen konnen Habermas’ zugespitzte Lesarten der
einzelnen, geschichtlich gewachsenen Denkfi-
guren zum Gegenstand kritischer Nachfragen
werden.? Zum anderen ermdglicht und provo-
ziert das von Habermas rekonstruierte intrikate
Verhiltnis von Glauben und Wissen auch eine
Perspektive von derjenigen Seite aus, iiber die
das nachmetaphysische Denken eigentlich blof3
von auflen befinden kann: eine Reaktion der
Theologie, die als die akademische Sachwalte-
rin in Glaubensdingen genug Erfahrung mit-
bringt bei jener Verhaltnisbestimmung.?

Die beiden erstgenannten Rezeptions-
spielarten finden sich in dem anzuzeigenden,
von Franz Gruber und Markus Knapp verant-
worteten Band in vorbildlicher Weise représen-
tiert. Die hier versammelten acht ,,Reaktionen®
katholischer Theologinnen und Theologen aus
dem deutschsprachigen Raum bieten jeweils
auf ihre Art, bei allem Respekt vor Habermas,
selbstbewusst Paroli. Entweder betonen sie den
irreduziblen Zugang - den ,Eigensinn’ - der
Theologie zu den von Habermas ausgemachten
Problemfeldern (1) oder sie versuchen im Aus-
gang von Habermas’ konkreten Interpretatio-
nen weiterfithrende theologische Alternativen
zu entwickeln (2). Der besondere Clou an die-
ser Publikation sind natiirlich die Repliken, die
Jirgen Habermas eigens fiir die verschiedenen
Aufsitze dieses Bandes beigesteuert hat.

(1) Markus Knapp hat grofle Sympathien
fiir Habermas’ Diagnose, wonach es vor allem
das philosophisch angeeignete religiose Erbe
ist, das einen resistenten Restbestand gegen
mannigfache zeitgenossische Fehlentwicklun-
gen - vor allem gegen die Naturalisierung der
menschlichen Vernunft und die damit verbun-

dene Erosion von Normativitit — aufzubieten
vermag (17). Freilich wurde jene Aneignung
mit einer ,Entkoppelung des Glaubens vom
Wissen® (19) seit dem Spatmittelalter erkauft.
Luther ist es nach Habermas, der den Bruch
endgiiltig ratifiziert und damit eine fir die
néchsten Jahrhunderte folgenreiche Abspaltung
eines fideistischen Glaubensverstindnisses von
einer sich zunehmend aufs Subjekt konzentrie-
renden Philosophie inauguriert.

Unbefriedigend an dieser Rekonstruktion
bleibt fiir Knapp, dass hier ,das’ Christentum
seit seinen Anfingen zu einem erratischen
Block verschmilzt; Christentum ist vielmehr als
eine historisch sich wandelnde Praxis zu verste-
hen (22); und daher ist es auch keineswegs aus-
gemacht, dass der von Luther initiierte Bruch
zwischen Glauben und Wissen irreversibel ist
(28f.). Denn wenn das Christentum ,eine af-
firmative Bezugnahme auf eine transzendente
Wirklichkeit“ (23) ausbildet, so zementiert es
dabei nicht das Jenseits zu etwas Weltabge-
hobenem, das der Welt gegeniibersteht (27). Es
reicht daher nicht aus, Transzendenz wie Ha-
bermas als eine interne, aus der menschlichen
Vernunft hervorgehende zu denken, sondern
als eine wirklich extramundane, die jedoch der
Welt zugleich innewohnt. Erst dadurch wird
eine irreduzible, weil eigenstidndige Art der Re-
flexion auf das Ganze ermoglicht.

Auch fiir Franz Gruber lasst sich Religion
nicht einfach in die Position eines Lieferan-
ten dringen, dessen Sinnangebote fiir deren
Uberleben in der Moderne nurmehr der phi-
losophischen Erniichterung bediirfen. Gruber
redet damit keiner neuerlichen ,,simple[n] Op-
position” (66) das Wort. Vielmehr ist auch fir
das religiose Heilswissen die Einlassung auf
das Weltwissen unverzichtbar (68), womit fir
Gruber die Aufgabe verbunden ist, ,,das ,Heils-
wissen' [...] in unsere Zeit hinein ,iibersetzen’
zu konnen® (73) — und das meint: inmitten des
Weltwissens ein Heilswissen in Anschlag zu

Von mediévistischer Seite aus hat dies etwa Isabelle Mandrella fir Thomas getan: ,Thomas von

Aquin und die Selbststandigkeit der praktischen Vernunft. Kritische Bemerkungen zu Jirgen
Habermas®, in: Salzburger Jahrbuch fiir Philosophie 65 (2020), 159-174.

Als eine dritte Rezeptionslinie wire die kritische Revision von Habermas’ philosophischem

Selbstverstandnis in AGPh durch anders gelagerte philosophische Positionen der Gegenwart zu
nennen, die bisher, soweit ich sehe, noch nicht eingesetzt hat.



Das aktuelle theologische Buch

415

bringen, das ein Bewusstsein fiir das Unverfiig-
bare, dem herstellenden Wissen nicht ganzlich
Unterworfene wachhilt (74). Damit ruft Gru-
ber dem ,,philosophischen Gesprachspartner®
in Erinnerung, ,dass zu einem authentischen
Selbstverstindnis des Menschen seine Bezo-
genheit auf Transzendenz gehort™ (84).
Hans-Joachim Hohn teilt mit Habermas die
Uberzeugung, dass ein Verstindnis von Religi-
on als einer lebensdienlichen Instanz, die vor
allem in existenziellen Krisen gefragt ist, ein viel
zu funktionalistisches Konzept darstellt (110).
Dem geht bei Habermas ein ,Interesse an der
unabgegoltenen Vernunft- und Sozialrelevanz’
religioser Uberzeugungen und Praktiken* (114)
einher. Vor allem Letztere schaffen in Form von
»Kontemplation, Anbetung, Liturgien® einen
Raum der Zweckfreiheit - und werden genau
dadurch wieder zu ,Instrumente[n] der Kon-
tingenzbewiltigung® (ebd.): sie verfolgen einen
zweckfreien Zweck. Diese Funktion als Nische
der Freiheit von Verzweckungen kénnen Riten
fir Hohn jedoch allenfalls nebenher erfiillen.
Denn das ist nicht der intrinsische — und d.h.
wesentliche - Sinn von Ritus. Anhand des
christlichen Totenrituals veranschaulicht Hohn
plastisch, dass und wie im Ritus zunéchst ein-
mal ,Kontingenz nicht bewiltigt, sondern
verscharft wird (116). Erst in der rituell ver-
gegenwirtigten Ohnmacht angesichts des
Unwiderruflichen und Unwiederbringlichen
kénnen die Beteiligten ,in die Transzendenz*
aufbrechen (117). Und so vollfithrt ,die Re-
ligion in der Moderne® bewusst einen Spagat:
sie will gebraucht werden, aber nicht ausgenutzt
sein fiir blof3 profane Zwecke (120). Ideales Ziel
wire fiir Hohn daher, wenn es geldnge, den
»Eigensinn des Religiosen“ auch im sékularen
Zeitgeist zu bewahren und zugleich ,,seine Ver-
nunftkompatibilitidt zu demonstrieren” (121).
Was hat nun Habermas auf diese selbst-
bewusst vorgetragenen und sachlich fundierten
Reaktionen zu replizieren? Seine Antworten
fallen knapp aus, was durchaus kein Manko

4

ist, soll der Leser doch in erster Linie durch
die theologischen Beitrige zum Weiterdenken
animiert werden. Wie nicht anders zu erwarten,
insistiert Habermas durchwegs auf der grund-
sitzlichen Verschiedenheit des Weltzugangs
von Philosophie und Theologie. Anders als
bei der Philosophie bleibt es fiir ihn bei einer
»interne[n] Rationalitit des Glaubens einer be-
stimmten Glaubensgemeinschaft® (232). Dage-
gen muss eine profane Rationalitit fiir ihre Wis-
sens- und Geltungsanspriiche dem, so scheint
es, anspruchsvolleren formalen Kriterium
geniigen, dass ihre Aussagen ,,uneingeschrankt
intersubjektiv® iiberpriifbar und o6ffentlich
gerechtfertigt” sind und bleiben (229). Ob aller-
dings eine Philosophie jemals diesem Idealbild
auch nur nahegekommen ist, steht auf einem
anderen Blatt.*

(2) Bei den iibrigen fiinf Beitragen, die sich
in erster Linie mit bestimmten Habermas'schen
Lesarten von Einzelproblemen befassen, sieht
sich der Leser immer wieder in ein Gestriipp
von Metaebenen verwickelt (nach dem Muster:
,A sagt, dass Habermas behauptet, dass Kant
meint - worauf Habermas wiederum A ant-
wortet’). Das bedeutet keinesfalls, dass diese
Beitrage weniger gehaltvoll wiren. Allerdings
fallt es hier dem nicht in der zeitgendssischen
Theologie Beheimateten etwas schwerer, Kon-
zepte namhaft zu machen, die nicht nur pro
domo theologico entwickelt sind.

Und so versucht etwa Martin Diirnberger,
in Habermas’ AGPh ,,Ressourcen” (98) fiir einen
nicht-fideistischen Glaubensbegriff zu eruieren.
Dazu dient ihm der bei Habermas prominent
platzierte ,Lernfortschritt, der dort geradezu
die treibende Kraft in der europiischen Phi-
losophiegeschichte ist. Diirnberger beansprucht
nun auch fiir den Glauben ein solches Selbst-
verstandnis, wonach ,,Glaube nicht blof$ wand-
lungs-, sondern auch lernfihig ist - und das
heiflt nicht zuletzt: von Griinden affizier- und
bewegbar (102). Dieser Parallelisierung kann
Habermas offensichtlich wenig abgewinnen,

Selbst innerhalb der eigenen Zunft hegt Habermas einen ,,Argwohn gegen eine Verwischung

des sakularen Profils unseres Faches, dem selbst ich in der Profession immer wieder begegne®
(225). Die bange Frage wird also die alte philosophische sein, ob sich bereits innerhalb der
Philosophie eine interne Rationalitit von bestimmten ,Glaubensgemeinschaften’ oder Schulen

tiberhaupt breit machen darf.



416

Das aktuelle theologische Buch

,weil die Philosophie eben nicht in derselben
Weise wie die Theologie mit wissenschaftlichen
Fortschritten kommuniziert® (238). Fir ihn
passt sich Theologie hochstens nachtriglich
dem Zuwachs von Weltwissen an, wahrend bei
der Philosophie Weltwissen von vornherein in
deren Wissensformen verschlungen ist (239).

Auch Martin Breul fragt sich, was es fiir
die Theologie aus AGPh zu lernen gibt, um
damit Habermas ebenso fiir theologische Be-
lange einzuspannen, wie ja diesen selber an
Religion nur deren ,Funktionalitit fir die
,sakulare’ Vernunft® (62) interessiert. In den
Fokus kommt bei Breul dabei die christliche
»Rede vom Handeln Gottes“ in der Welt, die ja
eine massive ,,Deutung der Wirklichkeit“ (49)
impliziert, jedoch in der sidkularen Welt damit
keinen exklusiven Anspruch (mehr) verbinden
kann. Unter den Bedingungen eines unhinter-
gehbaren Perspektivismus von Weltzugiangen in
der Moderne muss daher fiir Breul diese theo-
logisch gingige Rede entschirft werden: Gottes
Handeln kann kein wissenschaftlich zu verifi-
zierendes kausales Wirken meinen, sondern
ist ,,als kommunikatives Handeln® (51) zu be-
greifen. An Markus Knapp ankniipfend, heif3t
dies fiir Breul: Gott wirbt um die Schépfung,
versucht sie fiir seinen Heilsplan zu gewinnen
etc. Nicht ohne Grund wendet hier Habermas
ein, dass es auch fiir solch ein kommunikati-
ves Handeln einen kausalen Konnex (,,causal
joint®) braucht (241). Breul sieht sich offenbar
selbst noch vor grofle Aufgaben gestellt, wenn
er davon spricht, dass sein Beitrag ,,die christli-
che Rede von einem Handeln Gottes bei weitem
noch nicht begriindet oder rational nachvoll-
ziehbar® gemacht hat (55).

Die restlichen drei Beitrage konzentrieren
sich vor allem auf Habermas® Kant-Lekttire, die,
wie schon ofters bemerkt wurde, eine Schar-
nierfunktion in der Gesamtkonzeption von
AGPh erfillt: Mit Kant beginnt fiir Habermas
die eigentliche Rekonstruktion der religitsen
Uberlieferungen mittels deren philosophischer
Aneignung.

Saskia  Wendels ,,Ankniipfung® an Ha-
bermas’ Kant-Interpretationen vollzieht sich
in Form der Nachfrage, wie sich bei Kant das
Verhaltnis von Moralitidt und Religion gestaltet.
Zwar griindet Moral fiir Kant in der unableit-

baren Spontaneitit der praktischen Vernunft,
doch der daraus erwachsende Sollensanspruch
tiberfordert das Vermogen der endlichen Ver-
nunft: ein letzter Grund (ratio essendi) des
Sollens scheint aus ihr nicht strikt ableitbar zu
sein. Daher verldngert (,iibersetzt) Kant fiir
Wendel die praktische Vernunft in Richtung
einer Vernunftreligion, die freilich auf episte-
misch (noch) schwicheren Fiiflen steht als jene
(136f.). Damit ist klar, dass Religion ,nicht
Grund, sondern Folge der Moral“ (138) sein
muss. Religiése Uberzeugungen kénnen dem-
nach keine Begriindungsleistung fiir ethische
Normen erbringen (ebd.). Gleichzeitig erfullt
Religion durch diese systematische Stelle aber
eine genuine Funktion: sie bietet ein Bollwerk
gegen die aufkommende Verzweiflung, da nur
mit ihr sich die Kantische Frage ,Was darf ich
hoffen?“ einigermaflen befriedigend beant-
worten ldsst.

Verzweiflung ist auch das Stichwort,
unter dem Magnus Striet seine Reflexionen
zu Kierkegaard und Kant biindelt. Ganz wie
bei Kant ist fiir Kierkegaard der Einzelne der
Dreh- und Angelpunkt: der anthropologischen
Universalbestimmung, notgedrungen der Ver-
zweiflung anheimzufallen, kann nur dasjenige
Individuum entgehen, das im eigenen Selbst-
Sein-Wollen den Grund fir diese Verzweif-
lung erkennt und erst dann den wahren Grund
seines Selbstverhiltnisses finden kann (212).
Dieser Grund kann aber nur durch den Sprung
in den Glauben erreicht werden, durch den
der Einzelne wahrhaft zu sich selbst kommt.
Fiir Striet wie Habermas ist es allerdings die
Frage, ob dieser letzte Grund im Sinne eines
personlichen Gottes ausbuchstabiert werden
muss (213). Denn schon Kant wusste, dass die
menschliche Vernunft bei ihrem Versuch, ihren
absoluten Grund zu denken, ,nur die eigene
Abgriindigkeit (215) zu Gesicht bekommt. Vor
allem in praktischer Hinsicht hat dies Folgen:
Die in der autonomen Vernunft gegriindete
Freiheit kann keinen Grund im herkémm-
lichen Sinne mehr haben: ,Gott darf [!] die
menschliche Freiheit nicht kausalursachlich er-
wirkt haben® (219). Freiheit, so scheint es, wire
ansonsten derart nezessitiert, dass ihr diese
Heteronomie nicht mehr auszutreiben wire.
Daher hat Striet grof3e Sympathien fiir eine Be-



Das aktuelle theologische Buch

417

schreibung des Menschen, die der ,faktischen
Selbsturspriinglichkeit von reflexivem Bewusst-
sein“ Rechnung tragt (ebd.). Freilich hat diese
Selbsturspriinglichkeit ihren Preis: einerseits
bildet sie nurmehr eine ,,sich ins Dunkle ver-
lierende und gleichwohl anzusetzende® Instanz
(219); andererseits bleibt fiir Gott nur die Rolle
eines geduldigen Zusehers tibrig: ,Gott konn-
te nur warten, bis sich irgendwo Freiheit regt
und sich zu kultivieren beginnt® (221). Fast
schon amiisant ist es, wie Habermas in seiner
Replik versucht, Striet vor sich selbst in Schutz
zu nehmen: Jene Aufwertung der menschlichen
Freiheit zu einem dunklen Grund, vor dem
sich Gott als ein innocent bystander ausnimmt,
miindet fiir Habermas in der lebensgeschicht-
lichen Kontingenz des Einzelnen, der sich zum
Glauben aus freien Stiicken entschliefit — oder
auch nicht. Wire diese Kontingenz tatsichlich
das letzte Wort der Theologie, dann wére der
von ihr oftmals beklagte ,Verlust der Gottes-
gewissheit [...] nicht langer vorwerfbar (235).

Die umfangreiche Abhandlung von Mat-
thias Lutz-Bachmann fachert zundchst eine
systematisch ebenso scharfsinnige wie his-
torisch gelehrte Begriffsanalyse von ,Hoffnung’
auf, um dann der Frage nach einer spezifisch
Kantischen Hoffnung - der Hoffnung auf ein
»ethisches Gemeinwesen - nachzugehen. Da-
mit verbindet Lutz-Bachmann, wie Habermas
zu Recht festhilt, keine blof3 ,immanente
Deutung® (252) Kants. Vielmehr profiliert sich
diese Deutung auch gegen Habermas' Lesart
von Kant. Insbesondere Habermas™ These, der
zufolge die Erbsiindenlehre des spiten Augus-
tinus und dann Luthers einen integralen Bau-
stein von Kants Moralphilosophie ausmachen,
halt Lutz-Bachmann denn doch fur ,uber-
trieben (163). Konkreter: Wenn fiir Kant der
menschliche ,Hang zum Bosen' in der Freiheit
wurzelt, bedeutet das noch nicht sogleich, dass
Kant hier von einer Bosartigkeit spricht, die
zur natiirlichen Ausstattung des Menschen ge-
hort (worin Habermas das transzendentalphi-
losophisch angeeignete Theologumenon der
Erbstinde erblickt). Jener Hang zum Bdsen ist
es nun, der einen ,Ewigen Frieden® letztlich
verhindert und allenfalls Surrogate desselben —
die Vermeidung von Krieg — ermdglicht. Aller-
dings kann der ,Ewige Friede“ nicht recht-

lich erzwungen werden, er muss vielmehr von
allen Beteiligten intendiert werden, da er in
»die Dimension der inneren Einstellung® (168)
reicht. Das einzige Korrektiv fiir den Hang
zum Bosen sieht Kant daher in der Ausbildung
einer offentlich-ethischen Gesellschaft®, deren
Errichtung zwar nicht eingeklagt werden kann,
doch aber Gegenstand berechtigter Hoffnung
ist (170). Berechtigt ist diese Hoffnung des-
wegen, weil ihr eine Pflicht zugrunde liegt, die
keine Uberforderung des Menschen und seiner
Vernunft mit sich bringt. Denn diese Pflicht
zur Errichtung jenes Gemeinwesens obliegt ja
nicht dem Einzelnen, ihr Adressat ist vielmehr
das menschliche Geschlecht (175) - was auch
in der dritten, der ,Menschheitsformel® des Ka-
tegorischen Imperativs zum Ausdruck kommt.
Grundlegend ist also nicht das der mensch-
lichen Vernunft heterogene Lehrstiick von der
Erbsiinde, sondern Kant sieht in der mensch-
lichen Freiheit selbst jene Ambivalenz angelegt:
den bleibenden Hang zum Bdsen ebenso wie
die Moglichkeit seiner Uberwindung (198).
Eben letztere, als in der Freiheit griindend,
bleibt Gegenstand einer vernunftgeleiteten
Hoffnung, die damit ihrerseits zum Aquivalent
von Freiheit nobilitiert wird.

Ohne ins Detail gehen zu konnen, deutet
Habermas ,einige Zweifel“ (252) an Lutz-Bach-
manns Konstruktion an: Vor allem das mora-
lische Gesetz, wie Kant es entwickelt, reiche
nicht hin, um die Etablierung jenes ethischen
Gemeinwesens zur Pflicht machen zu kénnen.
Daher bleibe es beim iiberfordernden Cha-
rakter, der auch nicht durch das Konzept einer
vernunftgeleiteten Hoffnung kompensiert wer-
den kann, da dieses in Kants praktischer Phi-
losophie eigentlich ,keinen systematischen
Ort“ habe (248).

Auf sein Ganzes gesehen bietet dieser fast
fehlerlos redigierte Sammelband ein buntes
Spektrum an ,,Reaktionen, was angesichts des
Umfangs und Gehalts von AGPh nicht Wun-
der nimmt. Was sich aber nicht minder zeigt:
Die zeitgendssische Theologie erweist sich als
quicklebendiger Partner eines Dialogs, bei dem
Habermas aktuell das letzte Wort haben mag,
welches aber sicher nicht diesen Dialog be-
schliefen kann und will.

Linz Stephan Grotz





