
413

Das aktuelle 
theologische Buch

◆ Knapp, Markus / Gruber, Franz (Hg.): Wis-
sen und Glauben. Theologische Reaktionen 
auf das Werk von Jürgen Habermas „Auch 
eine Geschichte der Philosophie“. Mit einer 
Replik von Jürgen Habermas. Herder Ver-
lag, Freiburg i. Br.–Basel–Wien 2021. (254) 
Geb. Euro 32,00 (D, A) / CHF 35,00. ISBN 
978-3-451-83891-0.

Bereits der an J. G. Herder gemahnende Titel 

lässt es erahnen: „Auch eine Geschichte der 

Philosophie“, das jüngst erschienene monu-

mentale Alterswerk von Jürgen Habermas,1 

intendiert keine doxographische Überblicks-

darstellung über ‚Leben und Meinungen be-

rühmter Philosophen‘; Historiografie betreibt 

Habermas hier höchstens – „auch“. Denn die 

Auswahl und Anordnung der dort behandelten 

Autoren, in der sich eine immense Bandbreite 

und stupende Gelehrsamkeit spiegelt, dient 

insbesondere der Frage nach der Standort-

bestimmung und Möglichkeit von Philosophie 

heute. Damit vollzieht Habermas an der euro-

päischen Denkgeschichte, was er für eine ge-

lungene gegenwärtige philosophische Reflexion 

theoretisch einfordert: Gefragt ist keine objekti-

vierende Beschreibung dessen, was ist und was 

war, sondern eine Selbstverständigung in Aus-

einandersetzung mit philosophischen Wissens-

formationen der Vergangenheit.

Mit dem ganzen Recht der Gegenwart setzt 

Habermas dabei, ganz wie einst Hegel, eine 

totalisierende Perspektive: Habermas’ eigenes, 

von ihm so genanntes ‚ nachmetaphysisches 

Denken‘ wird zur Richtschnur der Darstellung. 

Und dies hat auch seinen Grund: Keine noch 

so edle Abstammung eines philosophischen 

Gedankens verbürgt erst einmal dessen Kon-

sistenz und Zukunftsfähigkeit. Deswegen kann 

sich auch ein nachmetaphysisches Denken 

nicht unbesehen unter den Schutzschirm einer 

bestimmten Denktradition stellen, sondern 

1 Jürgen Habermas, Auch eine Geschichte der Philosophie. Band 1: Die okzidentale Konstellation 
von Glauben und Wissen; Band 2: Vernünft ige Freiheit. Spuren des Diskurses über Glauben 
und Wissen, Frankfurt am Main 2019. Mittlerweile liegt das Werk in der vierten Aufl age vor. Im 
Folgenden zitiert als AGPh.

setzt sich bewusst mehrfachen Spannungen 

aus: zur Denkgeschichte, zu bestimmten phi-

losophischen Positionen der Gegenwart und 

nicht zuletzt zu außerphilosophischen Gegen-

gewichten, an denen sich jene Denkgeschichte 

abgearbeitet hat.

Bei Letzterem denkt Habermas vor allem 

an das Christentum, mit dem sich die abend-

ländische Philosophie in einer derart langen 

und wechselvollen Geschichte – in Phasen der 

Attraktion sowie der Repulsion – verbunden 

weiß, dass ein handstreichartiger Ausstieg aus 

diesem Szenario für beide Seiten gravierende 

Folgen hätte. Das Verhältnis von Philosophie 

und Christentum, von Wissen und Glauben, ist 

vielmehr alles andere als eindeutig auf Trenn-

schärfe angelegt. Habermas’ nachmetaphysi-

sches Denken versteht sich daher als Resultat 

eines prononcierten Denkfortschrittes, der sich 

ThPQ 169 (2021), 413 –  417



414

allerdings durchaus bewusst hält, wovon er sich 

emanzipiert hat.

Angesichts der Struktur dieser Philoso-

phiegeschichte, die weitaus mehr ist als bloß 

eine solche, sind die produktiven Rezeptions-

linien damit im Prinzip vorgezeichnet. Zum ei-

nen können Habermas’ zugespitzte Lesarten der 

einzelnen, geschichtlich gewachsenen Denkfi-

guren zum Gegenstand kritischer Nachfragen 

werden.2 Zum anderen ermöglicht und provo-

ziert das von Habermas rekonstruierte intrikate 

Verhältnis von Glauben und Wissen auch eine 

Perspektive von derjenigen Seite aus, über die 

das nachmetaphysische Denken eigentlich bloß 

von außen befinden kann: eine Reaktion der 

Theologie, die als die akademische Sachwalte-

rin in Glaubensdingen genug Erfahrung mit-

bringt bei jener Verhältnisbestimmung.3

Die beiden erstgenannten Rezeptions-

spielarten finden sich in dem anzuzeigenden, 

von Franz Gruber und Markus Knapp verant-

worteten Band in vorbildlicher Weise repräsen-

tiert. Die hier versammelten acht „Reaktionen“ 

katholischer Theologinnen und Theologen aus 

dem deutschsprachigen Raum bieten jeweils 

auf ihre Art, bei allem Respekt vor Habermas, 

selbstbewusst Paroli. Entweder betonen sie den 

irreduziblen Zugang – den ‚Eigensinn‘ – der 

Theologie zu den von Habermas ausgemachten 

Problemfeldern (1) oder sie versuchen im Aus-

gang von Habermas’ konkreten Interpretatio-

nen weiterführende theologische Alternativen 

zu entwickeln (2). Der besondere Clou an die-

ser Publikation sind natürlich die Repliken, die 

Jürgen Habermas eigens für die verschiedenen 

Aufsätze dieses Bandes beigesteuert hat.

(1) Markus Knapp hat große Sympathien 

für Habermas’ Diagnose, wonach es vor allem 

das philosophisch angeeignete religiöse Erbe 

ist, das einen resistenten Restbestand gegen 

mannigfache zeitgenössische Fehlentwicklun-

gen – vor allem gegen die Naturalisierung der 

menschlichen Vernunft und die damit verbun-

2 Von mediävistischer Seite aus hat dies etwa Isabelle Mandrella für Th omas getan: „Th omas von 
Aquin und die Selbstständigkeit der praktischen Vernunft . Kritische Bemerkungen zu Jürgen 
Habermas“, in: Salzburger Jahrbuch für Philosophie 65 (2020), 159 –174.

3 Als eine dritte Rezeptionslinie wäre die kritische Revision von Habermas’ philosophischem 
Selbstverständnis in AGPh durch anders gelagerte philosophische Positionen der Gegenwart zu 
nennen, die bisher, soweit ich sehe, noch nicht eingesetzt hat.

dene Erosion von Normativität  – aufzubieten 

vermag (17). Freilich wurde jene Aneignung 

mit einer „Entkoppelung des Glaubens vom 

Wissen“ (19) seit dem Spätmittelalter erkauft. 

Luther ist es nach Habermas, der den Bruch 

endgültig ratifiziert und damit eine für die 

nächsten Jahrhunderte folgenreiche Abspaltung 

eines fideistischen Glaubensverständnisses von 

einer sich zunehmend aufs Subjekt konzentrie-

renden Philosophie inauguriert.

Unbefriedigend an dieser Rekonstruktion 

bleibt für Knapp, dass hier ‚das‘ Christentum 

seit seinen Anfängen zu einem erratischen 

Block verschmilzt; Christentum ist vielmehr als 

eine historisch sich wandelnde Praxis zu verste-

hen (22); und daher ist es auch keineswegs aus-

gemacht, dass der von Luther initiierte Bruch 

zwischen Glauben und Wissen irreversibel ist 

(28 f.). Denn wenn das Christentum „eine af-

firmative Bezugnahme auf eine transzendente 

Wirklichkeit“ (23) ausbildet, so zementiert es 

dabei nicht das Jenseits zu etwas Weltabge-

hobenem, das der Welt gegenübersteht (27). Es 

reicht daher nicht aus, Transzendenz wie Ha-

bermas als eine interne, aus der menschlichen 

Vernunft hervorgehende zu denken, sondern 

als eine wirklich extramundane, die jedoch der 

Welt zugleich innewohnt. Erst dadurch wird 

eine irreduzible, weil eigenständige Art der Re-

flexion auf das Ganze ermöglicht.

Auch für Franz Gruber lässt sich Religion 

nicht einfach in die Position eines Lieferan-

ten drängen, dessen Sinnangebote für deren 

Überleben in der Moderne nurmehr der phi-

losophischen Ernüchterung bedürfen. Gruber 

redet damit keiner neuerlichen „simple[n] Op-

position“ (66) das Wort. Vielmehr ist auch für 

das religiöse Heilswissen die Einlassung auf 

das Weltwissen unverzichtbar (68), womit für 

Gruber die Aufgabe verbunden ist, „das ‚Heils-

wissen‘ […] in unsere Zeit hinein ‚übersetzen‘ 

zu können“ (73) – und das meint: inmitten des 

Weltwissens ein Heilswissen in Anschlag zu 

Das aktuelle theologische Buch



415

bringen, das ein Bewusstsein für das Unverfüg-

bare, dem herstellenden Wissen nicht gänzlich 

Unterworfene wachhält (74). Damit ruft Gru-

ber dem „philosophischen Gesprächspartner“ 

in Erinnerung, „dass zu einem authentischen 

Selbstverständnis des Menschen seine Bezo-

genheit auf Transzendenz gehört“ (84).

Hans-Joachim Höhn teilt mit Habermas die 

Überzeugung, dass ein Verständnis von Religi-

on als einer lebensdienlichen Instanz, die vor 

allem in existenziellen Krisen gefragt ist, ein viel 

zu funktionalistisches Konzept darstellt (110). 

Dem geht bei Habermas ein „Interesse an der 

unabgegoltenen ‚Vernunft- und Sozialrelevanz‘ 

religiöser Überzeugungen und Praktiken“ (114) 

einher. Vor allem Letztere schaffen in Form von 

„Kontemplation, Anbetung, Liturgien“ einen 

Raum der Zweckfreiheit – und werden genau 

dadurch wieder zu „Instrumente[n] der Kon-

tingenzbewältigung“ (ebd.): sie verfolgen einen 

zweckfreien Zweck. Diese Funktion als Nische 

der Freiheit von Verzweckungen können Riten 

für Höhn jedoch allenfalls nebenher erfüllen. 

Denn das ist nicht der intrinsische – und d. h. 

wesentliche – Sinn von Ritus. Anhand des 

christlichen Totenrituals veranschaulicht Höhn 

plastisch, dass und wie im Ritus zunächst ein-

mal „Kontingenz nicht bewältigt, sondern 

verschärft“ wird (116). Erst in der rituell ver-

gegenwärtigten Ohnmacht angesichts des 

Unwiderruflichen und Unwiederbringlichen 

können die Beteiligten „in die Transzendenz“ 

aufbrechen (117). Und so vollführt „die Re-

ligion in der Moderne“ bewusst einen Spagat: 

sie will gebraucht werden, aber nicht ausgenutzt 

sein für bloß profane Zwecke (120). Ideales Ziel 

wäre für Höhn daher, wenn es gelänge, den 

„Eigensinn des Religiösen“ auch im säkularen 

Zeitgeist zu bewahren und zugleich „seine Ver-

nunftkompatibilität zu demonstrieren“ (121).

Was hat nun Habermas auf diese selbst-

bewusst vorgetragenen und sachlich fundierten 

Reaktionen zu replizieren? Seine Antworten 

fallen knapp aus, was durchaus kein Manko 

4 Selbst innerhalb der eigenen Zunft  hegt Habermas einen „Argwohn gegen eine Verwischung 
des säkularen Profi ls unseres Faches, dem selbst ich in der Profession immer wieder begegne“ 
(225). Die bange Frage wird also die alte philosophische sein, ob sich bereits innerhalb der 
Philosophie eine interne Rationalität von bestimmten ‚Glaubensgemeinschaft en‘ oder Schulen 
überhaupt breit machen darf. 

ist, soll der Leser doch in erster Linie durch 

die theologischen Beiträge zum Weiterdenken 

animiert werden. Wie nicht anders zu erwarten, 

insistiert Habermas durchwegs auf der grund-

sätzlichen Verschiedenheit des Weltzugangs 

von Philosophie und Theologie. Anders als 

bei der Philosophie bleibt es für ihn bei einer 

„interne[n] Rationalität des Glaubens einer be-

stimmten Glaubensgemeinschaft“ (232). Dage-

gen muss eine profane Rationalität für ihre Wis-

sens- und Geltungsansprüche dem, so scheint 

es, anspruchsvolleren formalen Kriterium 

genügen, dass ihre Aussagen „uneingeschränkt 

intersubjektiv“ überprüfbar und „öffentlich 

gerechtfertigt“ sind und bleiben (229). Ob aller-

dings eine Philosophie jemals diesem Idealbild 

auch nur nahegekommen ist, steht auf einem 

anderen Blatt.4

(2) Bei den übrigen fünf Beiträgen, die sich 

in erster Linie mit bestimmten Habermas’schen 

Lesarten von Einzelproblemen befassen, sieht 

sich der Leser immer wieder in ein Gestrüpp 

von Metaebenen verwickelt (nach dem Muster: 

‚A sagt, dass Habermas behauptet, dass Kant 

meint – worauf Habermas wiederum A ant-

wortet‘). Das bedeutet keinesfalls, dass diese 

Beiträge weniger gehaltvoll wären. Allerdings 

fällt es hier dem nicht in der zeitgenössischen 

Theologie Beheimateten etwas schwerer, Kon-

zepte namhaft zu machen, die nicht nur pro 

domo theologico entwickelt sind.

Und so versucht etwa Martin Dürnberger, 

in Habermas’ AGPh „Ressourcen“ (98) für einen 

nicht-fideistischen Glaubensbegriff zu eruieren. 

Dazu dient ihm der bei Habermas prominent 

platzierte ‚Lernfortschritt‘, der dort geradezu 

die treibende Kraft in der europäischen Phi-

losophiegeschichte ist. Dürnberger beansprucht 

nun auch für den Glauben ein solches Selbst-

verständnis, wonach „Glaube nicht bloß wand-

lungs-, sondern auch lernfähig ist – und das 

heißt nicht zuletzt: von Gründen affizier- und 

bewegbar“ (102). Dieser Parallelisierung kann 

Habermas offensichtlich wenig abgewinnen, 

Das aktuelle theologische Buch



416

„weil die Philosophie eben nicht in derselben 

Weise wie die Theologie mit wissenschaftlichen 

Fortschritten kommuniziert“ (238). Für ihn 

passt sich Theologie höchstens nachträglich 

dem Zuwachs von Weltwissen an, während bei 

der Philosophie Weltwissen von vornherein in 

deren Wissensformen verschlungen ist (239).

Auch Martin Breul fragt sich, was es für 

die Theologie aus AGPh zu lernen gibt, um 

damit Habermas ebenso für theologische Be-

lange einzuspannen, wie ja diesen selber an 

Religion nur deren „Funktionalität für die 

‚säkulare‘ Vernunft“ (62) interessiert. In den 

Fokus kommt bei Breul dabei die christliche 

„Rede vom Handeln Gottes“ in der Welt, die ja 

eine massive „Deutung der Wirklichkeit“ (49) 

impliziert, jedoch in der säkularen Welt damit 

keinen exklusiven Anspruch (mehr) verbinden 

kann. Unter den Bedingungen eines unhinter-

gehbaren Perspektivismus von Weltzugängen in 

der Moderne muss daher für Breul diese theo-

logisch gängige Rede entschärft werden: Gottes 

Handeln kann kein wissenschaftlich zu verifi-

zierendes kausales Wirken meinen, sondern 

ist „als kommunikatives Handeln“ (51) zu be-

greifen. An Markus Knapp anknüpfend, heißt 

dies für Breul: Gott wirbt um die Schöpfung, 

versucht sie für seinen Heilsplan zu gewinnen 

etc. Nicht ohne Grund wendet hier Habermas 

ein, dass es auch für solch ein kommunikati-

ves Handeln einen kausalen Konnex („causal 

joint“) braucht (241). Breul sieht sich offenbar 

selbst noch vor große Aufgaben gestellt, wenn 

er davon spricht, dass sein Beitrag „die christli-

che Rede von einem Handeln Gottes bei weitem 

noch nicht begründet oder rational nachvoll-

ziehbar“ gemacht hat (55).

Die restlichen drei Beiträge konzentrieren 

sich vor allem auf Habermas’ Kant-Lektüre, die, 

wie schon öfters bemerkt wurde, eine Schar-

nierfunktion in der Gesamtkonzeption von 

AGPh erfüllt: Mit Kant beginnt für Habermas 

die eigentliche Rekonstruktion der religiösen 

Überlieferungen mittels deren philosophischer 

Aneignung.

Saskia Wendels „Anknüpfung“ an Ha-

bermas’ Kant-Interpretationen vollzieht sich 

in Form der Nachfrage, wie sich bei Kant das 

Verhältnis von Moralität und Religion gestaltet. 

Zwar gründet Moral für Kant in der unableit-

baren Spontaneität der praktischen Vernunft, 

doch der daraus erwachsende Sollensanspruch 

überfordert das Vermögen der endlichen Ver-

nunft: ein letzter Grund (ratio essendi) des 

Sollens scheint aus ihr nicht strikt ableitbar zu 

sein. Daher verlängert („übersetzt“) Kant für 

Wendel die praktische Vernunft in Richtung 

einer Vernunftreligion, die freilich auf episte-

misch (noch) schwächeren Füßen steht als jene 

(136 f.). Damit ist klar, dass Religion „nicht 

Grund, sondern Folge der Moral“ (138) sein 

muss. Religiöse Überzeugungen können dem-

nach keine Begründungsleistung für ethische 

Normen erbringen (ebd.). Gleichzeitig erfüllt 

Religion durch diese systematische Stelle aber 

eine genuine Funktion: sie bietet ein Bollwerk 

gegen die aufkommende Verzweiflung, da nur 

mit ihr sich die Kantische Frage „Was darf ich 

hoffen?“ einigermaßen befriedigend beant-

worten lässt.

Verzweiflung ist auch das Stichwort, 

unter dem Magnus Striet seine Reflexionen 

zu Kierkegaard und Kant bündelt. Ganz wie 

bei Kant ist für Kierkegaard der Einzelne der 

Dreh- und Angelpunkt: der anthropologischen 

Universalbestimmung, notgedrungen der Ver-

zweiflung anheimzufallen, kann nur dasjenige 

Individuum entgehen, das im eigenen Selbst-

Sein-Wollen den Grund für diese Verzweif-

lung erkennt und erst dann den wahren Grund 

seines Selbstverhältnisses finden kann (212). 

Dieser Grund kann aber nur durch den Sprung 

in den Glauben erreicht werden, durch den 

der Einzelne wahrhaft zu sich selbst kommt. 

Für Striet wie Habermas ist es allerdings die 

Frage, ob dieser letzte Grund im Sinne eines 

persönlichen Gottes ausbuchstabiert werden 

muss (213). Denn schon Kant wusste, dass die 

menschliche Vernunft bei ihrem Versuch, ihren 

absoluten Grund zu denken, „nur die eigene 

Abgründigkeit“ (215) zu Gesicht bekommt. Vor 

allem in praktischer Hinsicht hat dies Folgen: 

Die in der autonomen Vernunft gegründete 

Freiheit kann keinen Grund im herkömm-

lichen Sinne mehr haben: „Gott darf [!] die 

menschliche Freiheit nicht kausalursächlich er-

wirkt haben“ (219). Freiheit, so scheint es, wäre 

ansonsten derart nezessitiert, dass ihr diese 

Heteronomie nicht mehr auszutreiben wäre. 

Daher hat Striet große Sympathien für eine Be-

Das aktuelle theologische Buch



417

schreibung des Menschen, die der „faktischen 

Selbstursprünglichkeit von reflexivem Bewusst-

sein“ Rechnung trägt (ebd.). Freilich hat diese 

Selbstursprünglichkeit ihren Preis: einerseits 

bildet sie nurmehr eine „sich ins Dunkle ver-

lierende und gleichwohl anzusetzende“ Instanz 

(219); andererseits bleibt für Gott nur die Rolle 

eines geduldigen Zusehers übrig: „Gott konn-

te nur warten, bis sich irgendwo Freiheit regt 

und sich zu kultivieren beginnt“ (221). Fast 

schon amüsant ist es, wie Habermas in seiner 

Replik versucht, Striet vor sich selbst in Schutz 

zu nehmen: Jene Aufwertung der menschlichen 

Freiheit zu einem dunklen Grund, vor dem 

sich Gott als ein innocent bystander ausnimmt, 

mündet für Habermas in der lebensgeschicht-

lichen Kontingenz des Einzelnen, der sich zum 

Glauben aus freien Stücken entschließt – oder 

auch nicht. Wäre diese Kontingenz tatsächlich 

das letzte Wort der Theologie, dann wäre der 

von ihr oftmals beklagte „Verlust der Gottes-

gewissheit […] nicht länger vorwerfbar“ (235).

Die umfangreiche Abhandlung von Mat-

thias Lutz-Bachmann fächert zunächst eine 

systematisch ebenso scharfsinnige wie his-

torisch gelehrte Begriffsanalyse von ‚Hoffnung‘ 

auf, um dann der Frage nach einer spezifisch 

Kantischen Hoffnung – der Hoffnung auf ein 

„ethisches Gemeinwesen“ – nachzugehen. Da-

mit verbindet Lutz-Bachmann, wie Habermas 

zu Recht festhält, keine bloß „immanente 

Deutung“ (252) Kants. Vielmehr profiliert sich 

diese Deutung auch gegen Habermas’ Lesart 

von Kant. Insbesondere Habermas’ These, der 

zufolge die Erbsündenlehre des späten Augus-

tinus und dann Luthers einen integralen Bau-

stein von Kants Moralphilosophie ausmachen, 

hält Lutz-Bachmann denn doch für „über-

trieben“ (163). Konkreter: Wenn für Kant der 

menschliche ‚Hang zum Bösen‘ in der Freiheit 

wurzelt, bedeutet das noch nicht sogleich, dass 

Kant hier von einer Bösartigkeit spricht, die 

zur natürlichen Ausstattung des Menschen ge-

hört (worin Habermas das transzendentalphi-

losophisch angeeignete Theologumenon der 

Erbsünde erblickt). Jener Hang zum Bösen ist 

es nun, der einen „Ewigen Frieden“ letztlich 

verhindert und allenfalls Surrogate desselben – 

die Vermeidung von Krieg – ermöglicht. Aller-

dings kann der „Ewige Friede“ nicht recht-

lich erzwungen werden, er muss vielmehr von 

allen Beteiligten intendiert werden, da er in 

„die Dimension der inneren Einstellung“ (168) 

reicht. Das einzige Korrektiv für den Hang 

zum Bösen sieht Kant daher in der Ausbildung 

„einer öffentlich-ethischen Gesellschaft“, deren 

Errichtung zwar nicht eingeklagt werden kann, 

doch aber Gegenstand berechtigter Hoffnung 

ist (170). Berechtigt ist diese Hoffnung des-

wegen, weil ihr eine Pflicht zugrunde liegt, die 

keine Überforderung des Menschen und seiner 

Vernunft mit sich bringt. Denn diese Pflicht 

zur Errichtung jenes Gemeinwesens obliegt ja 

nicht dem Einzelnen, ihr Adressat ist vielmehr 

das menschliche Geschlecht (175) – was auch 

in der dritten, der ‚Menschheitsformel‘ des Ka-

tegorischen Imperativs zum Ausdruck kommt. 

Grundlegend ist also nicht das der mensch-

lichen Vernunft heterogene Lehrstück von der 

Erbsünde, sondern Kant sieht in der mensch-

lichen Freiheit selbst jene Ambivalenz angelegt: 

den bleibenden Hang zum Bösen ebenso wie 

die Möglichkeit seiner Überwindung (198). 

Eben letztere, als in der Freiheit gründend, 

bleibt Gegenstand einer vernunftgeleiteten 

Hoffnung, die damit ihrerseits zum Äquivalent 

von Freiheit nobilitiert wird.

Ohne ins Detail gehen zu können, deutet 

Habermas „einige Zweifel“ (252) an Lutz-Bach-

manns Konstruktion an: Vor allem das mora-

lische Gesetz, wie Kant es entwickelt, reiche 

nicht hin, um die Etablierung jenes ethischen 

Gemeinwesens zur Pflicht machen zu können. 

Daher bleibe es beim überfordernden Cha-

rakter, der auch nicht durch das Konzept einer 

vernunftgeleiteten Hoffnung kompensiert wer-

den kann, da dieses in Kants praktischer Phi-

losophie eigentlich „keinen systematischen 

Ort“ habe (248).

Auf sein Ganzes gesehen bietet dieser fast 

fehlerlos redigierte Sammelband ein buntes 

Spektrum an „Reaktionen“, was angesichts des 

Umfangs und Gehalts von AGPh nicht Wun-

der nimmt. Was sich aber nicht minder zeigt: 

Die zeitgenössische Theologie erweist sich als 

quicklebendiger Partner eines Dialogs, bei dem 

Habermas aktuell das letzte Wort haben mag, 

welches aber sicher nicht diesen Dialog be-

schließen kann und will.

Linz Stephan Grotz

Das aktuelle theologische Buch




